
 
Хлебников Г.В. 

 

 

178

ПЕРЕВОДЫ 
УДК: 111; 113 
 
 
 
 
 
 
 

Хлебников Г.В. 

ВЫБОРОЧНЫЙ ПЕРЕВОД:  
ШТИГЛЕР Б. МЕЧТЫ И КОШМАРЫ. 

ЗА ЭРОЙ АНТРОПОГЕНА1 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 

Москва, Россия, gwvoloshin@gmail.com 
 
Аннотация. Автор анализирует возможные линии развития эры антропо-

гена, опасности, подстерегающие современную цивилизацию. 
Ключевые слова: антропоген; фундаментальная ситуация; гибридность; 

структура реальности; безумие; энтропия; мышление. 
Поступила: 06.05.2019                        Принята к печати: 15.06.2019 
 
 

Khlebnikov G.V. 
Part translation of 

«Stiegler B. Dreams and nightmares. Beyond Anthropocene era»2 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of 

the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia, gwvoloshin@gmail.com 

 
Abstract. The author analyzes the possible lines of development of the era of 

anthropogeny, the dangers that lie in wait for modern civilization. 
Keywords: Anthropogen; fundamental situation; hybridity; structure of reality; 

madness; entropy; thinking. 
Received: 06.05.2019                                             Accepted: 15.06.2019 

                                           
1 Г.В. Хлебников, 2019 
2 Stiegler B. Dreams and nightmares. Beyond Anthropocene era. [Электронный ре-

сурс]. – Режим доступа: https://www.academia.edu/39633070/Bernard_Stiegler_Dreams_  
and_Nightmares_Beyond_the_Anthropocene_Era_2019 (дата обращения: 15.05.2019). 



Выборочный перевод: Штиглер Б. 
Мечты и кошмары. За эрой антропогена 

 

 

179

Υβρις: это греческое слово относится одновременно к поня-
тиям преступления, чрезмерности и безумия. Тем не менее υβρις – 
это не термин, обозначающий безумие: он также описывает фун-
даментальную ситуацию, вовлеченную в различные формы безу-
мия, – а их много. Современная ситуация разрыва характерна для 
нашей гюбрис – ситуации сегодняшнего дня. 

Но υβρις – это и то, что делает нас наследственно гибридны-
ми существами, а гибридность, в свою очередь, характеризует ре-
альности, которые нас окружают и нас конституируют: они всегда 
двойные, двойственные, неустойчивые и двусмысленные реально-
сти. Если не полностью иллюзорные. И это оттого, что эти реаль-
ности суть химеры, артефакты, являющиеся смесью гетерогенных 
субстанций, вроде химер из греческой мифологии. По этой причи-
не они являются pharmaka, – т.е., с одной стороны, лекарствами от 
того, чем в этой фундаментальной ситуации гюбрис являются все 
формы зла, страдания и нищеты, с другой – ядами, которые всегда 
ведут к тому, что усиливают эти последние. 

Эта ситуация фундаментальной гибридности результирует 
из того, что Леруа-Гуран (Leroi-Gourhan) называет процессом экс-
териоризации, который я предпочитаю называть – после анализов 
Альфреда Лотке (Alfred Lotka) – процессом экзосомацизации 
(exosomatization). Последний же является продолжением харак-
терного органогенезиса эволюции жизни, как онто-, так и филоге-
незиса. Разрыв же оказывается специфическим случаем нашей 
гибридной ситуации, в чем и конституируется новая стадия экзо-
соматизации, а, именно та, в которой делириум трансгуманистов 
может подняться, – порождая генерализованное сумасшествие, 
подразделяющееся в режимы обычного сумасшествия, чрезвычай-
ного сумасшествия и рефлективного сумасшествия, и здесь я при-
бегаю одновременно к анализам Михаила Фесселя (Mikael 
Foessel), Жана-Баптиста Фрессоза (Janean-Baptiste Fressoz) и Пете-
ра Слотердийка (Peter Sloterdijk). 

В работе «Мир внутри капитала» (World Interior of Capital) 
Слотердийк описывает начала модернизма как род наклонности к 
безумию, «желание обнять разочарование» [Sloterdijk, 2013, p. 54]. 
А в «Веселом апокалипсисе» (L’apocalypse joyeuse) Фрессоз пока-
зывает, как возникновение Антропогена зависело от широкого уг-
лубления рисков, т.е. от интенсификации и, некоторым образом, 
постоянного возбуждения υβρισ’а. Фоссель показывает, что власть 



 
Хлебников Г.В. 

 

 

180

как таковая всегда содержит безумие как для имеющих ее, так и 
подчиняющихся. Этот анализ можно найти в выпуске журнала  
Эспри (Esprit), озаглавленном «На краях сумасшествия» (Aux bords 
de la folie), который показывает, что углубление психических и 
моральных заболеваний во французском обществе проявляется в 
различных психопатологиях, которые более или менее связаны с 
теми формами, которые описаны как «обычное безумие». 

В «Истории безумия» Фуко попытался показать, что запад-
ное общество с XVII в. радикально противостоит разуму и неразу-
мию, т.е. безумию. В греческой философской традиции, однако, и 
до Монтеня, даже Паскаля, безумие, сумасшествие неустранимо 
принадлежит мышлению: оно – конститутив последнего. И не 
только безумие и сумасшествие, но и тупость, и идиотизм также 
являются измерениями noesis как способности мыслить интеллек-
туально и спиритуально. 

Я говорю интеллектуально и спиритуально, потому что νους 
(ум. – Г. Х.) не может быть редуцирован к λογος. Νοησις (мышле-
ние. – Г. Х.) – это νους в актуальности, и как таковой он спиритуа-
лен, тогда как в качестве мышления он – логичен, т.е. «интеллек-
туален». Но я верю, что νοησις никогда не может быть полностью 
описан как логическая и интеллектуальная способность. Вот почему 
νους переводится на латынь как intellectus, так и как spiritus, через 
которые появились французские слова «intellect» (интеллект. – 
Г. Х.) и «spirit» (дух. – Г. Х.). 

И я настаиваю на этом, потому что эти два измерения станут 
у Канта пониманием Udorständing. Verstand (разум. – нем., Г. Х.).  
И reason (ум. – франц., Г. Х.). Vernunft (ум. – нем., Г. Х.), – как они 
различаются внутри способности познания, которую они консти-
туируют тем целым, которое они формируют, и как способность 
мышления, как νοησις. 

Необходимо мыслить и знать, т.е. заставить νους перейти в 
актуальность как νοησις, и лишь потому, что ноэтические сущест-
ва, которыми мы являемся, гибриды, т.е. постоянно погружаемся в 
неопределенность. И это в силу того, что наши ноэтические про-
дукты, которые конкретизируются трудами, которые тоже арте-
факты, постоянно модифицируют экзосоматизацию посредством 
добавления новых органов, что и разрывает установившиеся пути 
жизни. Такие пути жизни сами были дорогами присвоения и со-
держания υβρις – их экзосоматизация содержит постольку, по-



Выборочный перевод: Штиглер Б. 
Мечты и кошмары. За эрой антропогена 

 

 

181

скольку она всегда скрывает в себе химер, – и разочарования, вред 
и, иногда, гигантские катастрофы. 

И именно υβρις делает возможными безумие, глупость и 
идиотизм, а также чрезмерность и преступление. Υβρις и сам яв-
ляется продуктом экзосоматизации, но безумие, глупость и идио-
тизм, поскольку они произрастают от υβρις, также являются тем, 
что принуждает нас мыслить, что создает мышление и делает это, 
как мы увидим, начиная с мечтания. Безумие же иногда является 
источником блеска мышления, его гения, в оригинальном смысле 
этого слова: ведь genial значит оригинальный, единичный, беспре-
цедентный. И это именно, что Платон говорит в «Пире», что Ари-
стотель пишет в 30 книге «Проблем», Сенека в «О спокойствии 
ума», а Монтень в «Опытах», – вместе с многими моралистами 
семнадцатого века и современниками Декарта. 

Но во многих случаях νοησις оказывается негативным  
использованием этой способности. Способность мышления часто 
продуцирует злые мысли, посредственные мысли, негативные 
мысли, т.е. регрессивные мысли, глупости, которые часто являют-
ся зловредными. Более того, глупость свойственна мышлению до 
того, что все мышление может стать глупостью, как в случае с 
эпигонами, доходя до того, что оно все, как бы глупым ни было, 
может в конце концов воплотиться в реальном мире как «глупо-
сти», т.е. «глупые поступки», вписываемые в действительность как 
аспект экзосоматизации, как бы ни мал такой случай был, возмож-
но, как выражение в словах или какое-нибудь объявление. 

Но мышление в общем – включая моменты гения, которые 
ведут к значительным шагам в экзосоматизации, – является до того 
нередуцируемо гибридным и необходимо фармакологическим, 
неминуемо приговоренным стать токсичным или регресивным, 
пока случайно не обернется каким-нибудь выражением глупости, 
уже не гения. 

Знаменательно, что все эти вопросы касаются выражения, 
т.е. экстериоризации, которая становится возможной благодаря 
экзосоматизации. 

В диалоге Платона, носящем имя Протагора, этот последний 
описывает экзосоматизацию, обсуждая значение демократии с  
Сократом, рассказывая миф о Прометее и Эпиметее – миф, который 
я сам принял в деталях, формируя основание «Техники и времени». 
1. Ошибка Эпиметея. Протагор утверждает, что мы, смертные, –  



 
Хлебников Г.В. 

 

 

182

oi thanatoi – являемся плодом забывчивости Эпименида, компенси-
рованной Прометеем, который должен был украсть огонь с Олимпа, 
чтобы дать нам (людям) возможность обрести эти искусственные 
качества, которыми является техника. 

Однако техника, общим символом которой является огонь, 
производит pharmaka, т.е. искусственные органы, которые всегда 
могут повернуться против тех, кто их использует. Так как они 
никогда не поступают с техническими «инструкциями» (mode 
d’emploi) и поскольку подобные инструкции никогда не могут 
быть только «user manual», эти искусственные органы нуждаются 
в концепции терапий и терапевтов. Такие терапии являются 
формами знания, которые каждое время, в каждую эпоху должны 
развиваться единственным образом. То есть, идиотически, как-то, 
с одной стороны, в соответствии с новыми формами фармака, ко-
торые эмерджируют в такую эпоху, и, с другой стороны, с теми 
формами, которые эпоха унаследовала: географический ареал, ис-
торическое наследие, индивидуальность, которая схватывает его, 
как психическая индивидуальность, так и коллективная – консти-
туируя то, что Хайдеггер назвал Da – sein. 

Терапия, требуемая фармаконом, всегда является формой 
знания. Это знание может быть знанием жизни (savoir – vivre), 
знанием дела (savoir – faire) или ноэтическим знанием: спириту-
альным, созерцательным, теоретическим, интеллектуальным ака-
демическим, научным. Миф, рассказанный Протагором, повествует 
нам, что такое знание всегда должно содержаться в том, что пере-
дает смертным Гермес от Зевса: их отношение к стыду, αιδως, и к 
справедливости, δικη. Стыд и справедливость – это те чувства, 
которые υβρις должен инспирировать, но это должно делать воз-
можным и содержать υβρις. «Содержать» имеет здесь двойное зна-
чение: они должны как сдерживать υβρις, т.е. удерживать его от 
разнузданности, так и содержать его в том смысле, что они кон-
ституируются им. 

Αιδως как стыд: я верю, что это то, что греки разделяли вме-
сте с японской цивилизацией – исконное знание, конститутивное 
для трагической культуры, которое с монотеизмом европейцы и за-
падные люди утратили. Платон приготовлял этот путь прихода хри-
стианского монотеизма, который Павел из Тарса конституировал, 
гибризидируя греческую и платоновскую культуру с иудаизмом 



Выборочный перевод: Штиглер Б. 
Мечты и кошмары. За эрой антропогена 

 

 

183

одного Бога. Протагор и Сократ являются последними свидетелями 
трагической греческой эпохи. 

Думая о безумном, идиотическом и дурацком измерении 
νοησις, мы должны вписать их в процесс экзосоматизации, который 
Протагор описывает в мифологических терминах, но который сей-
час, и вот уже больше столетия, описан как палеонтологией, архео-
логией, зоологией и антропологией, так и экономистами Георгеску – 
Регёна (Georgescu – Roegena) или во Франции Рене Пассетом (Rene 
Passet). История жизни сама является эволюционным процессом, 
результирующим в эндосоматический органогенезис. Внутри этой 
истории экзосоматизация является новым этапом органогенезиса, 
характеристикой того, что Джордж Кангилхем (Georges Canguilhem) 
называет технической жизнью, где производство новых органов 
продолжается вне тела – отсюда и экзосоматически. 

Эта новая форма жизни, уже не чисто зоологическая, таким 
образом, базируется на искусственном органогенезисе – органоге-
незисе, который уже не органический, а органологический. Экзо-
соматический органогенезис порождает органы, которые, как ис-
кусственные, оказываются всегда как негентропными, каким 
каждый живой орган и должен быть (я сейчас вернусь к этому 
пункту, касающемуся отношения между жизнью и энтропией), так 
и энтропическими, т.е. деструктивными для жизни. Другими сло-
вами, они являются лекарствами (pharmaka): эти негентропические 
средства всегда оказываются также энтропической отравой. 

Подобно монотеизму, западная философия провела последние 
25 веков, отрицая и репрессируя это фундаментальное измерение 
ноэтической жизни – техническую жизнь, которая является также 
ноэтической жизнью. Noesis – как способность мышления, раз-
мышления, и в этом смысле: предвидения – имеет негентропиче-
скую функцию. Здесь я принимаю точку зрения Альфреда Норта 
Уайтхеда: функцией разума является продуцирование негентропи-
ческих бифуркаций в борьбе технической жизни против энтропии 
вообще и против ее собственной антропии (anthropy) в особенно-
сти – здесь мы должны произносить энтропия с «a» и «h»: anthropy. 

Все эти измерения должны быть поняты, исходя из тех ог-
ромных космологических и астрофизических вопросов, которые 
возникли в XIX в. в термодинамике с так называемым вторым за-
коном термодинамики, или законом энтропии, – и это то, что ха-



 
Хлебников Г.В. 

 

 

184

рактеризует подход математика и экономиста Николаса Георгеску-
Рёгена (Nicolas Georgescu – Roegen). 

Именно закон энтропии буквально разрушает все эти косми-
ческие концепции, которые были составлены на Западе даже до гре-
ков – от древнего Египта и Месопотамии, где появились первые ас-
трономы. Эти концепции устанавливали, что космос абсолютно 
стабилен, конституируя то, что позже Аристотель станет называть 
фиксированной сферой, как оппонирующей сублунной сфере – миру 
ниже Луны, т.е. миру, в котором мы живем. Испорченному, миру 
дегенерации. Дегенерация, однако, есть то, что мы сейчас называем 
энтропией, деградацией, разложением. 

Для греков фиксированная сфера принадлежала бессмерт-
ным, это была сфера вечного, т.е. неба. Или, другими словами, 
сфера бытия – το ον, – которая также конституировала онтотеоло-
гию, дискурс бытия, который был также дискурсом Бога. Станов-
ление в этой перспективе является подлунной реальностью, кото-
рая, по истине говоря, нереальна: а есть иллюзия, скрывающая то, 
что после Платона мыслилось в терминах сущностей, рассматри-
ваемых в себе как вечные внутри бытия, которое само едино, со-
вершенно и неизменно. 

Универсум, который в то время назывался космосом и по-
нимался как природа, внутри которой случалось иллюзорное дви-
жение, основывающееся на постоянном движении, непрерывно 
возвращающемся к тому же, подлинному движению бытия, спек-
такль которого и представляет фиксированная сфера, – ее же сле-
дует рассматривать тем, что греки называли теория – это движение 
бытия, всегда возвращающееся по кругу к одному и тому же. 

Сейчас нет времени детализировать путь изменения запад-
ной перспективы видения космоса с XVI по XVII в., – Александр 
Койе опишет это в своей главной работе «От замкнутого мира к 
безграничному Универсуму» [Royre, 1957]. Но я охотно отмечу, что 
произошло после Коперника. Именно Кеплер и Галилей сдвигают 
западное космическое мышление с геоцентризма к гелиоцентриз-
му, а затем от последнего – к новой концепции безграничного 
космоса, уже не «фиксированной сферы». Эта точка зрения воз-
никнет на основании новой концепции пространства, ставшего 
бесконечным, начиная с Декарта, питая мышление Ньютона и ведя 
к современной физике. 



Выборочный перевод: Штиглер Б. 
Мечты и кошмары. За эрой антропогена 

 

 

185

Однако, оставив геоцентризм позади, современная физика 
поддерживает концепцию космоса, всегда равного себе, – где про-
странство бесконечно до этой протяженности. И до нее равенство 
Универсума с самим собой в этой бесконечности фундаментально 
не отменяет структуру онтологии, которая лежит в основе метафи-
зики с Платона и Аристотеля и поддерживается Декартом, Ньюто-
ном и Кантом: бытие всегда рассматривается как противополож-
ное становлению, насколько бытие равно самому себе, тогда как 
становление контрадикторно самому себе. 

XIX век увидел научное событие колоссального масштаба, 
все еще во многом недооцененное, событие, основывающееся на 
исследовании физиком Сади Карнотом (Sadi Carnot) парового дви-
гателя, что энергия – это то, что безвозвратно рассеивается в Уни-
версуме. 

Эта первая формулировка была опять рассмотрена в 1865 г. 
Рудольфом Клаузисом (Rudolf Clausius), который наделил этот 
принцип именем энтропия, сделав его термодинамическим зако-
ном общей физики. С ХХ в. и доныне это приведет к совершенно 
новой концепции Универсума, которая благодаря Эдвину Хабблу, 
Илье Пригожину и многим другим будет ставить в центр физики 
вопрос о стреле времени. 

Этот вопрос остается неразрешенным, как именно и показа-
но в работе Пригожина, который в этом пункте дискутирует с офи-
циальной астрофизикой. Последняя же полностью приняла теорию 
термодинамики, которая гомогенна с теорией экспансии Универ-
сума, которую Эйнштейн вначале отверг, а Хаббл доказал в 1929 г. 
как следствие того, что мы называем «Биг Бэнг»: Универсум ока-
зывается трансформационным процессом, который в высшей сте-
пени гомогенен с законом рассеивания энергии в Универсуме, с 
законом энтропии. 

В 1944 г. негативная энтропия, или антиэнтропия, или 
вновь негентропия, стала определением того, что мы называем 
«жизнь». 

Существует консенсус в научном сообществе, как среди фи-
зиков, химиков, так и биологов, что жизнь – это то, что отодви-
гает процесс энтропии, т.е. удерживает энергию. Трансформирует 
ее и организует в органы, структуры, которые конституируют ор-
ганизмы. Последнее является тем, что с тех пор называется ламар-
кизмом. Но негативную энтропию стали упоминать лишь со Шре-



 
Хлебников Г.В. 

 

 

186

дингера. Хотя Бергсон, Фрейд и некоторое число других лиц кру-
жили вокруг этих концептов, научная формулировка негативной 
энтропии, или негентропии, датируется в сфере биологии со Шре-
дингера. Этот концепт негентропии имеется также в теории ин-
формации, теории кибернетики и системной теории, как и теории 
сложности. Он нацелен прежде всего и больше всего на определе-
ние самого понятия информации и способ функционирования тех 
информационных машин, которыми являются кибернетические 
машины. 

Все это заставляет сделать два утверждения. 
Во-первых, экзосоматизация является бифуркацией в исто-

рии жизни, т.е. новым режимом негентропии, несводимой к био-
логической негентропии, попадающей внутрь того, что я называю 
негантропологией. Антропос – это существо, производящее ан-
тропизацию (anthropization), в том смысле, который используется 
в географии, – где говорят об антропогенной среде, и эти антропо-
генные среды, которые суть реформированные человеком, проду-
цируют энтропию. В то же самое время антропогенные среды так-
же производят местами – негентропию. Эта негентропия, однако, 
иной природы, чем та, которая результирует из чисто биологиче-
ской жизни, и в особенности она локально развивает и поддержи-
вает процесс экзосоматизации. Именно поэтому она и произносится 
как антропная. Поэтому я утверждаю, что она производится не-
гантропологией, т.е. культурами, которые сохраняют и используют 
энтропию, отличаясь от нее и различая ее, освобождая ее вне са-
мих себя, но относительным образом, как, например, выпуская ее в 
атмосферу, и которая, чтобы сохранить энтропию в смысле мест-
ного ее удаления, локально редуцирует ее, продуцируя искусст-
венные органы и экзосоматизирует органогенезис так, чтобы ре-
зультат стал не просто негентропным, а негантропным. 

Во-вторых, экзосоматизация может производить негентропию 
только при условии продуцирования форм знания, т.е. терапевтиче-
ски, что фактически они являются культурами экзоматизированных 
органов, позволяющими локально производить больше негентро-
пии, чем энтропии, но всегда производя вне данного локуса повы-
шение доли энтропии в Универсуме, более точно – в биосфере.  
Другими словами, pharmakon локально может производить как эн-
тропию, так и негентропию. Когда он дополняет, чтобы усилить не-
гентропию, он становится негантропологичным: способствует диф-



Выборочный перевод: Штиглер Б. 
Мечты и кошмары. За эрой антропогена 

 

 

187

ференции Антропоса и тем самым – различию Антропоса, диффе-
ренциации и откладыванию конца Антропоса, или, иными словами, 
его исчезновения. Дифференцируя себя подобным образом, и так, 
чтобы отдалить свой конец, этот Антропос является, прежде всего, 
как преследование экзосоматизации, Негантропосом. 

То, что сейчас называют Антропогеном, поднимает все эти 
вопросы неизбежным образом – и Фукусима является одним из 
наиболее трагических и катастрофических примеров за весь этот 
период в 250 лет, что интенсифицировано чрезвычайным образом 
тем, что стало известно как разрыв, состоящий в ускорении уско-
рения, так сказать, внезапное ускорение технических инноваций, 
колоссально убыстрившийся с 1993 г. с появлением Всемирной 
Паутины и распространением сетевых компьютерных технологий, 
значительно углубляя долю энтропии во всех отношениях. 

Вот почему для нас немыслимо оставаться в антропогене. 
Нам надо задумать, избрести и экзосоматизировать негантропоген, 
а для этого мы нуждаемся в негантропологии, которая позволит 
нам вступить в новую эру: негантропоген это не просто новая эпо-
ха экзосоматизации: она является новой эрой экзосоматизации и, 
возможно, сменой режима экзосоматизации. Но прежде этого, это 
еще и новый век политической экономии. 

 
 

Список литературы 
 

Stiegler B. Dreams and nightmares. Beyond Anthropocene era. [Электронный ресурс]. – 
Режим доступа: https://www.academia.edu/39633070/Bernard_Stiegler_Dreams_ 
and_Nightmares_Beyond_the_Anthropocene_Era_2019 (дата обращения: 15.05.2019). 

Sloterdijk P. In the World Inferior of Capital. – Cambridge: Polity, 2013. – 291 р. 
Royre A. From the closed World to the infinite Universe. – Baltimore; London: Johns Hop-

kins University Press, 1957. – 313 р. 
 
 

References 
 

Stiegler, B. (2019). Dreams and nightmares. Beyond Anthropocene era. Retrieved 
from: https://www.academia.edu/39633070/Bernard_Stiegler_Dreams_and_ Night-
mares_ Beyond_the_Anthropocene_Era_2019_. 

Sloterdijk, P. (2013). In the World Inferior of Capital. Cambridge: Polity. 
Royre, A. (1957). From the closed World to the infinite Universe. Baltimore; London: 

Johns Hopkins University Press. 


